

# Пантелеимоновский AHCTOK

Газета издается по благословению Высокопреосвященнейшего АГАФАНГЕЛА, митрополита Одесского и Измаильского

нюль 2019 года №7 (168)

# ОЯНН КРЕСТИТЕЛЬ И ЕГО ПРЯЗДНИКИ

7 ИЮЛЯ - рождество честного славного пророка, ПРЕДТЕЧИ И КРЕСТИТЕЛЯ ГОСПОДНЯ ИОАННА

Великий пророк, Предтеча и Креститель Господень Иоанн - один из наиболее почитаемых православных святых, сыгравших важнейшую роль в евангельских событиях. С его именем в церковном календаре связано много дат, которые раскрывают основные вехи его жизни, смысл его служения, а также историю почитания Иоанна после его земной кончины.

Память Предтечи и Крестителя Иоанна Церковь совершает 7 раз в году:

20 января, 8 марта в високосном году / 9 марта в невисокосном году, 7 июня (25 мая по старому стилю), 7 июля, 11 сентября, 6 октября.

Каждая из этих дат связана с отдельными эпизодом жизни Иоанна Крестителя, либо с историей его последующего почитания в лике святых. Расскажем о некоторых из них подробнее.

### • 6 октября – зачатие Иоанна Предтечи

### • 7 июля - рождество Иоанна Предтечи

С рождением Иоанна Крестителя связано первое чудо в его жизни. Отец Иоанна священник Захария и его супруга Елизавета были уже весьма пожилыми людьми, но их многолетний брак так и оставался бездетным. В те времена на такие семьи в обществе смотрели недобро – считалось, что бездетность является наказанием за какой-то большой грех. Будущие родители Иоанна Крестителя уже смирились с косыми взглядами окружающих и незавидным общественным статусом, когда с Захарией произошло чудо.

Евангелие рассказывает, как однажды Захария совершал богослужение в Иерусалимском храме. По ветхозаветной традиции на какой-то момент, он остался один, и именно тогда в самом священном для иудеев месте ему довелось увидеть Божьего посланника – архангела Гавриила, который объявил о скором рождении сына: «Многие о рождении его возрадуются, ибо он будет велик пред Господом; не будет пить вина и сикера, и Духа Святаго исполнится ещё от чрева матери своей» (Лк. 1:13-17).

Захария не поверил, что у него и Елизаветы еще могут появиться дети, и за это был наказа временной немотой, которая прошла лишь после рождения Иоанна.

### • 20 января – Собор Иоанна Предтечи

Вся жизнь Иоанна Крестителя была примером для его современников, однако одно событие стоит в ней особняком. Это Крещение им в водах реки Иордан Иисуса Христа. Поэтому еще один праздник в честь Иоанна отмечается через день после праздника Крещения Господня.

Известно, что еще в молодости Иоанн Креститель добровольно удалился жить в пустыню, где придерживался строго поста, носил самую простую одежду и отказывал себе в любом комфорте. Однако, Иоанн никогда не требовал того же от всех остальных иудеев. Приходящих послушать его проповедь он призывал, в первую очередь, к нравственному исправлению. В Иордане он совершал особый обряд очищения, который сегодня называют еще «иоанновым крещением». Похожий обычай был принят и в ветхозаветной традиции - так очищались те, кто, например, прикоснулся к чему-то ритуально нечистому и тем осквернился. Но Иоанн Креститель проповедовал иное - он призывал очищаться и каяться не только в нарушении формальных правил, но и в дурных помыслах и поступках, которые оскверняют душу человека.

Иоанна зовут также Предтеча, потому что важнейшей частью его служения была проповедь о скором пришествии Мессии, Помазанника Божьего, обещанного Богом народу Израиля. И вот однажды, совершая крещение в иорданских водах, Иоанн увидел среди пришедших к нему людей Иисуса из Назарета. Он узнал Спасителя и, как сообщает Евангелие, немало удивился: «Мне надобно креститься от Тебя, и Ты ли приходишь ко мне?», но Спаситель ответил: «надлежит нам исполнить всякую правду», и принял крещение от Иоанна.

Окончание на стр. 2

# ВОПРОСЫ священнику

Богу нужны были жертвы в виде дней после рождения животных? Как может быть любящему свое ная молитва не прочитворение Богу прият- тана. Существуют ли но, что ему в жертву приносили невинных животных? Причем в Библии это описано со всеми подробностями. Хорошо, что я бы сперва прочитала Новый завет, а потом начала изучать Ветхий...

**Х**орошо, что сначала прочли Новый Завет и поняли, что Господь принёс в жертву Своего Сына, и людям больше нет необходимости приносить в жертву животных.

В ветхозаветные времена ещё не пришёл Тот, Кто принесёт Себя в жертву за всё человечество. Цель ветхозаветных пророков была в том, чтобы подготовить людей к приходу Спасителя. Но для этого им надо было, прежде всего, отвратить народ от идолопоклонничества, от многобожия. Жертвы животных – это прообраз жертвы Сына Божия, Который шёл на Свою Крестную смерть "яко овча на заколение". • С другой стороны, приношение животных было своеобразным почитанием Господа от достатка человека.

Таким образом, ветхозаветные обряды готовили людей к появлению Церкви, в которой мы все сегодня приносим бескров-• ную жертву Господу нашему. Не • Богу нужны были эти жертвы, а • люди в большинстве своем не знали иного способа выразить свою приверженность и верность божеству – причем как языческим богам, так и, по аналогии с известными им жертвоприношениями, Единому Богу. Когда человечество стало готово при- нять Новый завет с Богом, этот мир лучше, Завет был заключен, и жертвы • прекратились.

прошло еще 40 He ребенка, очистителькакие-то особенности домашней молитвы родившей женщины?

олитва на 40 день читается для того, чтобы особым чином ввести женщину, продолжительное время не посещавшую храм, в литургическую жизнь Церкви. До 40 дня женщина традиционно не ходит в храм и причащается только в случае смертельной опасности. Домашнее молитвенное правило остается для неё без изменений: так можно и нужно читать утренние и вечерние молитвы и любые другие по необходимости и по желанию.

Должен ли христианин совершенствовать мир или нужно стремиться только к вечной жизни?

Слышал, что дела антихриста будут пряпротивоположны Христа. делам сподь не уничтожил на земле рабства, не возвысил Израиль над всем миром, не **BCEX** бедных. Вместо этого он крыл людям дорогу в Царство Небесное. Антихрист же будет величайшим социальным деятелем, который пообещает всем изобилие и отвратит людей от всего духовного. Так если я буду стремиться

Конечно, христиане должны стремиться к вечной жизни со Господом. Но какие пути ведут к этому? Путь указан нам Самим Христом - нужно следовать за Ним. Как мы, в краткий миг пребывания на этой земле, можем следовать за Господом? Необходимо верить в Него. Но не просто верить - вера без дел мертва. Какие дела нужны? На ум сразу же приходит милостыня. Ибо дающие её, по обещанию Господа, помилованы будут. Но милостыню можно не только давать. Её можно творить. Защищая слабых, например. Делая мир лучше...

Что же касается антихриста, то он будет делать всё для того, чтобы люди поклонились ему. Христиане же творят благие дела во славу Бога, а не антихриста. Поэтому любой христианин. делая жизнь лучше. прославляет Бога, Которому служит, и помогает Божиему замыслу об этом мире, а не антихристу.

Мама не верит в Бога, обвиняет меня в слабости, заставляет лгать и поступать не по-евангельски. Когда я привожу примеры из Библии, она говорит: "Если ты такая верующая, то почему тогда то и то? Верующие люди так не поступают". Что делать?

ы независимый человек, а не Продолжение мамы, и Вам отвечать в первую очередь надо за себя. А отвечать - это понимать, что, как и почему Вы делаете. И руководством тут должны быть те принципы, которым нас учит Господь. Вы должны сознательно выбрать, с Богом Вы или нет. Если Вы подросток, то надо формировать в себе самостоятельность в суждениях и принятии решений, если взрослый человек - то тем более.

Лгать нельзя. И тут надо опираться не на мамины слова, а на • себя и свой выбор. И Вы, и только Вы несете за свой выбор от- • ветственность - и радуетесь добрым плодам, и несете тяжесть " своих ошибок.

С мамой ничего не сделаете - просто любите ее и молитесь о ней. Быть или не быть с Богом – это ее выбор. Цитатами ничего не докажете, потому что для • мамы Библия – это не авторитет, • поэтому не надо. Вот когда она • из Вашей жизни поймет, что Вы • для нее авторитет, тогда она задаст Вам вопрос, а Вы. дай Бог, • на него ответите.

К нам в гости близкие родственники собираются приехать. Они хотя и крещеные, но в церковь не ходят и далеки от веры настолько, что жена предла- ч гает убрать иконы в комнатах, чтобы не смущать родных. же думаю, что лучше оставить их на местах. Как лучше поступить?

ше нужно убирать иконы! За- ● чем? Вы живете вот так. Следуя этой логике, если, например, они бездетные, то нужно убирать фото детей? А если у них плохие зубы – убрать все фото с улыбками? А если у родственников нет животных - срочно прятать кота?..

Если спросят о вере - рас- • скажите им в той мере, в которой • это родных будет интересовать. • На иконах ведь Сам Господь и • Божия Матерь, святые, которые • о нас ходатайствуют перед Богом и помогают нам! Что тут может смутить человека?

А вот если вы сами стыдитесь своей веры и вам неловко за нее перед родными - то надо • подумать и разобраться, а верующий ли Вы человек?

Окончание. Начало на стр. 1

#### • 11 сентября – усекновение главы Иоанна Предтечи

Иоанн не побоялся выступить против тогдашнего правителя Галилеи Ирода Антипы, который незаконно женился на жене брата. За эти обличения Иоанна Крестителя заключили в тюрьму. Первое время Ирод боялся причинять ему вред: народ почитал Иоанна, да и сам правитель чувствовал, что убийство праведни-

ка станет великим грехом.

Однако Иродиаде хотелось избавиться от Иоанна Крестителя как можно скорее и навсегда. Она задумала сложную придворную интригу:во время крупного праздника Когда во время застолья дочь Иродиады плясала перед гостями и пляска эта привела подвыпивших пирующих в восторг, Ирод прилюдно пообещал Саломее исполнить любое ее желание. Наученная матертью, танцовщица попросила о главу Иоанна Крестителя. И тогда по

приказу Ирода святой пророк, Креститель и Предтеча Господень Иоанн был убит ему отрубили голову.

- 8 марта в високосном году / 9 марта в невисокосном году первое и второе обретение главы Иоанна Предтечи
- 7 июня (25 мая по старом стилю) - третье обретение главы Иоанна Предтечи.

Алексей СОКОЛОВ

### «Цифровые с рождения» или развращенные родителями?

Чрезмерное и неадекватное пользование интернетом может спровоцировать т. н. обсессивно-компульсивное расстройство - интернет-зависимость, особенно опасную для молодых. Такой вывод сделали сотрудники «Ассоциации зрителей», проведя исследование среди 2000 студентов.

В Италии указанный синдром пока не считается заболеванием, однако при римской клинике «Джемелли» уже действует специальная амбулатория, в которой наблюдаются более 700 пациентов, 80% которых - подростки 11-14 лет. Как правило, их приводят сюда отчаявшиеся родители, безсильные повлиять на поведение своих чад и не понимающие его причин.

Сегодняшних детей часто называют «цифровыми с рождения», и этот термин как бы подчеркивает идею, что они родились «в ином мире», - поясняет директор амбулатории Федерико Тониони. В этом мире сами понятия расстояния, близи и дали перевернуты, так что далекое воспринимается близким и наоборот. Кроме того, возможность мгновенного цифрового общения практически лишает человека способность ждать и пребывать в одиночестве, что ведет к состоянию, именуемому на научном языке компульсивностью, т. е. навязчивым стереотипным поведенческим реакциям. Тониони убежден, что причиной тому стало отсутствие простого человеческого общения и внимания к своим детям, на которые у родителей подчас не остается времени. Медик отмечает, что юные пациенты с трудом смотрят в глаза, а когда на них пристально взирают взрослые, то они ощущают себя «преследуемыми».

Безусловно, недостаток родительского общения с детьми вносит свой недобрый вклад в эту проблему, однако первопричина психических расстройств иная. Истоки беды кроются в духовной плоскости - в удалении родителей и их чад от Бога и Его Святой Церкви, в забвении истинных целей человеческой жизни на земле, в ошибках воспитания, не имеющего опоры на твердом фундаменте учения Христова. Святитель Иоанн Златоуст наставлял: «Развращение детей происходит ни от чего другого как от безумной привязанности [родителей] к житейскому. Обращая внимание только на это одно и ничего не желая считать выше этого, они необходимо уже нерадят о детях с их душою».





### ДОФАМИНОВЫЙ ТЕРРОР: как нас заставляют зависеть от смартфонов

Недавно мне стало интересно, могу ли я обойтись без Google Maps. Это, кажется, единственное приложение на моем телефоне, которое заставляет меня не менять «умный» телефон на «тупой», который обрабатывает только вызовы и текстовые сообщения.

Почему я об этом думаю? Каждый раз, когда я пытаюсь читать книгу, то в конечном итоге беру телефон. Я убеждаю себя, что мне нужно что-то важное, и уже через 30 минут я прокручиваю Facebook или Twitter, теряя время. Я пробовала скрывать все свои красочные приложения в папки, но и это плохо работает. Я продолжаю прерывать свой ход мыслей, чтобы сделать то, чего я сознательно

Это не случайно. Разработчики стали все более наглыми в своих попытках удержать нас у экранов смартфонов. Некоторые из них действуют на языке зависимости и поведенческой психологии, хотя большинство предпочитает термин «убедительная техника». Сами по себе убеждающие технологии — не новая идея. Академик Би Джи Фогг с конца 1990-х годов руководил классами из «убеждающей технической лаборатории» в Стэнфорде.

Эйми Уильямс

### Всемирная организация здравоохранения официально признала СУЩЕСТВОВАНИЕ ИГРОВОЙ ЗАВИСИМОСТИ

В новую версию Международной классификации болезней, которую разрабатывает Всемирная организация здравоохранения, наряду с зависимостью от азартных игр вошла зависимость от онлайн- и офлайн-видеоигр как психическое расстройство. Отдельный идентификатор получили опасные игры, которые увеличивают риск нанесения физического или психического вреда пациенту или его окружению.

В частности, игровое расстройство, преимущественно онлайн, характеризуется возрастанием приоритета, отдаваемого игре, над другими жизненными интересами и повседневной деятельностью.

>>>>>>>>>

### Как в Китае лечат интернет-зависимость

Интернет-зависимость в последние несколько лет лечится в Китае. С 2008 могут жить и родители. Для них предусгода в стране данная проблема личности мотрен курс по общению с подростками: официально считается клиническим расстройством. В основном ему подвержены подростки. Лечение может проходить в принудительном порядке, а заведение для этого похоже на смесь психиатрической больницы и военной части. Длится лечение от трёх до четырёх месяцев. К симптомам заболевания относится использование интернета более шести часов в день для целей, которые не относятся к работе или учёбе.

Часто случаи в Китае, действительно, серьёзные. Зависимость характеризуется, в том числе, нежеланием отдыхать: «Наши пациенты боятся взять перерыв, так как это может повлиять на их игровые достижения. Вместо того, чтобы отойти в туалет, некоторые из них носят подгузники».

Вместе со своими детьми в заведении «Критика и обвинения – разве это может привести к излечению, помочь детям измениться? ГЛАВНАЯ ПРОБЛЕМА ВАШИХ ДЕТЕЙ - ОДИНОЧЕСТВО. Вы знаете, что они чувствуют себя одинокими? И они ищут компаньонов в виртуальном пространстве. Интернет они знают вдоль и поперёк, но ничего не понимают в людях. И так они теряют себя».

Что интересно, термин «Internet Addiction Disorder» был в шутку предложен психиатром Айвеном Голдбергом в 1995 году. Он не знал, что позже сам введет диагностические критерии этого расстройства, а недуг будут лечить принудительно в ряде стран. В понятие «интернет-зависимость» он вложил поведение со сниженным уровнем самоконтроля, вытесняющее нормальную жизнь.

### УТЕШЕНИЕ В БОЛЕЗНЯХ, СЛУЧАЮЩИХСЯ В ##ИЗНИ ЧЕЛОВЕКА

Даже с человеком верующим, живущим полноценной церковной жизнью, может случиться все, что угодно. И болезнь проверяет, насколько человек, лишившись комфорта, способен благодарить и славословить Бога.

Разговор об утешении страдающего болезнями, и особенно неизлечимыми, — один из самых трудных. О том, какими словами можно поддержать такого человека и направить при этом его мысли к Богу, писали многие люди, в том числе сами перенесшие боль. У большинства претерпевающих скорби, возникает вопрос-плач к Богу: «За что, Господи?».

Свт. Филарет Московский, обращает внимание на то, что в Евангелии Христос, исцеляя, к примеру, расслабленного, пролежавшего 38 лет у купели Вифезда, говорит ему: «отпускаются тебе грехи твои» (Мк. 2:5); и здесь, и везде, исцеляя от

болезни, Христос действует на причину болезней. Таким образом, размышляя о болезнях, святитель Филарет говорит, что с грехом прародителей в мир вошла смерть, следовательно, «вместе со смертью и болезнь пришла по дороге, проложенной грехом.

Как пишет о посылаемых болезнях святой Климент Александрийский, наступают в жизни человека такие времена, когда на душу, забывшую ощущение скорби, необходимо наложить раны, «но не смертные, а целебные, так как малая печаль предохраняет от вечной смерти. Здесь под малой печалью имеется в виду, вероятно, перенесение страданий от болезней в течение земной жизни, которые могут быть и смертельными... Но эти болезни — малая печаль, потому что по отношению к вечности их длительность ничтожна.

Господь Иисус Христос в Евангелии говорит, что не здоровые имеют нужду во враче, но больные... Я пришел призвать не праведников, но грешников к покаянию (Мф. 9:12-13). Святитель Иларий Пиктавийский в связи с этим писал, что Господь «оказывает помощь больным и дает лечение нуждающимся, а считающим себя здоровыми нет никакой нужды в исцелении».

О том, что препятствия в жизни помогают иначе посмотреть на мир, открывают духовное зрение, пишет святитель Игнатий (Брянчанинов): «Друг мой! Точно — путь жизни моей... устлан тернием! Но по такому пути Господь ведет избранников и любимцев своих!

Не могут отвориться очи душевные, не могут они усмотреть благ духовных, подаваемых Христом, если человек не будет проведен по пути терний».

Отсюда следует мысль, что часто страдания, которые приходится претерпевать в жизни, помогают человеку увидеть свою греховность, без чего невозможно вернуться к состоянию открытого сердца для Бога, отдалиться от своих влечений и увлечений.

В книге «Терновый венец болезни» протоиерея Михаила Овчинникова, в которой он рассказывает о личном опыте преодоления рака, есть его заметка: «Весьма краткое, но емкое высказывание я обнаружил в книге "Плач в комнате смеха"..."Одни, когда видят пропасть, думают о бездне, другие — о мосте через нее». Протоиерей Михаил Овчинников имел в виду мост в Царство Небесное через терпение страданий в болезни.

В своей книге он также рассказывает, как повидал многих больных. «которые, сидя в палате на соседней койке, в истерике выплескивают в пространство свой ужас от происходящего». Они говорили: «Мне страшно, мне тошно от всех этих мыслей! Никого не хочу видеть!». Однако «через некоторое время истерика становится безмолвной, наступает невыносимая депрессия», а также желание скорой смерти. И, как отмечает этот священник, человек может «умереть вполне осознанно, если не получит молитвенной и дружеской поддержки». Здесь мы видим совет проявлять простую искреннюю поддержку в смертельных болезнях, в которой так нуждаются люди.

Благодаря такой простой поддержке человек может выйти из замкнутого круга суицидальных мыслей и в своей болезни встать на тот самый «мост», ведущий в Царство Небесное, когда бездна уныния просто перешагивается надеждой на Бога и поиском утешения только в Нем. Однако простой дружеской поддержки недостаточно. Необходи-

мо все-таки пастырское утешение и помощь в осознании Божией любви, проявляемой в болезни человека, даже, казалось бы, невыносимой. Святитель Феофан Затворник сравнивает болезнь с молотьбой. Причем, «чем больше ударов, тем больше зерен выбьется и тем богаче умолот. Потом — надо зерно под жернова, затем муку — в смешение теста и вскисание всего, потом — в виде хлебов в печь и, наконец, — на трапезу Божию. Да вку-

сив, речет... Господь: как вкусно!!! — Буди! буди!».

У преподобного Паисия Святогорца есть совет относиться к страданию с любовью. Он говорит, что «нужно немного любить и боль. Болезнь — это великое благословение для человека. Когда человек поймет это, то будет принимать ее с радостью и с радостью воспевать: "Благословлю Господа на всякое время" (Пс. 33:2)». Как иллюстрацию к своим словам преподобный Паисий предложил следующий случай из своей жизни: «Помню бедный старец Гавриил на Каруле так страдал, так страдал... И во время приступов боли пел. Все время

лежал пластом. Он говорил: «Мне говорят: "Крест, крест!" — а гвоздей-то и нет! А без гвоздей какой крест?». И как сообщает преподобный Паисий, это длилось год или два. Отец Гавриил жил один, «в келье его пол прогнил, и зимой с моря дул ветерок... ух, какой свежий! А он в болезни и холоде пел и прославлял Бога. В болезни псалмопение — лекарство».

Хотя, конечно, это не значит, что, болея, не нужно лечиться и не следует ничего делать для выздоровления. Как свидетельствовала пациентка хосписа Оксана, она в болезни стала глубже верить в Бога, но и «снова убедилась в том, что... нужно вовремя обращаться к врачам». Однако главная мысль — адекватное, иногда даже радостное, восприятие страдания как благословения Божия, в котором можно, наконец, увидеть, где был «промах» (грех) в жизни, и исправить его, чтобы исправить себя для жизни вечной. Совместно с выздоровлением телесным может прийти и выздоровление души, израненной грехом.

Что касается предсмертной продолжительной болезни, исход которой очевиден — скорая кончина, то здесь можно использовать утешение святителя Николая Сербского: «Воистину, предсмертная болезнь очень важна. Многим грешникам она принесла вечное спасение.

Окончание на стр. 5

Окончание. Начало на стр. 4

И тысячи грешников познали Бога и свою собственную душу только на одре болезни». А также святитель Николай говорит, что не должно беспокоиться о том, что родственники будут страдать из-за болезни: «Эти страдания ради их блага, они получат за это щедрую награду от Творца».

В дневниковых размышлениях священ-

ника Александра Ельчанинова есть такие слова: «Когда человек находит в себе силы согласиться на испытание, посылаемое Богом, он делает этим огромный шаг вперед в своей духовной жизни». И подобные им: «Наша любовь к Богу измеряется нашей готовностью принять посылаемые нам страдания и несчастия и видеть в них руку Божию.

Поддержкой нам может служить и то, что страдания эти есть также мера любви Божией к нам». Таким образом, снова и снова пастыри советуют проповедовать готовность принять страдания с терпением. Еще у него же: «Грехи наши горят и сгорают нашими страданиями». А также: «Болезнь — вот школа смирения, вот, где видишь, что нищ, и наг, и слеп».

людская

хвала и чело-

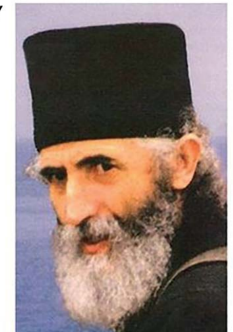
Нужно добавить, что в одной из бесед со своим духовным наставником отцом Александром Ельчаниновым, как это известно из его дневника, ему некая Х. рассказала свои мысли (вообще, она испытывала такие боли, что, как сама говорила, «как будто собаки рвут и грызут»): «Мне кажется, я поняла, для чего Бог послал нам это несчастие: мы так погрязли в ежедневных мелочах, в мелкой злобе, раздражении, что Бог захотел встряхоткрылись необыкновенные свойства души. Вчера со мною ночь провела Л.: что это была за ночь! а она была бесконечно ласкова, терпелива, все делала так тихо, так ловко. Да и все оказались такими добрыми, внимательными». Как далее пишет отец Александр, «вот и смысл страданий! Господь бесконечно жалеет нас, но что делать, если мы можем дать какие-то искры, какой-то святой огонь, только

Какое великое утешение и силу Бог даёт людям, если они не просто терпят ниспосланные им испытания, но и славословят за них Бога.

Болезнь, увечье, клевета это благословения для человека, который уловил глубочайший смысл жизни.

Переживаемыми страданиями человек расплачивается за свои грехи или же зарабатывает себе небесную мзду.

Прп. Паисий Святогорец



когда нас поражают несчастья, катастрофы. В этом смысл войны, революций, болезней. Все это казалось гораздо многозначительнее вчера, в комнате умирающего человека, чем в этой бледной записи».

«Страшная, и сомнительная, и зыбкая вещь — наша жизнь; такой тонкой пленкой отделена она от боли, страдания и смерти, — пишет отец Александр. — И так бессилен человек перед всем этим мраком, такой

нуть нас. Как сейчас все изменилось, у всех слабой оказывается вся духовная жизнь, не выдерживающая температуру в 40°C, ослабевающая при большой боли». И единственная защита от всех ужасов, окружающих страдальцев, — это верная любовь ко Христу и неотступная память о Нем.

> Еще из размышлений свящ. Александра Ельчанинова: «Вот такими, ничем не заслуженными, безвинными страданиями, строится невидимое Царство Божие, создается и

собирается Его страдающее Тело — Церковь Христова».

Митрополит Афанасий Лимасольский предостерегает нас успокаивать человека, заболевшего онкологией, давать повод для беспечности, нельзя обнадеживать чудесами, так как чудо — это исключение; и поэтому необходимо сказать такому человеку принять страшный диагноз, помочь себе молитвой, надеждой на Бога, верой в то, что Бог рядом. Тогда возможно встретить болезнь спокойно и предоставить себя в руки Божии.

В заключение размышлений о страданиях в болезнях нужно сказать, что с каждым человеком, особенно с тем, кто утешает страдающего,

может в любой момент произойти несчастье. Необходимо встать на место страдающего, ибо если мы не посоветуем ему предаться воле Божией, он отчается. Пастырь может помочь обрести доверие к любви Божией и принимать все, что Господь попустит в жизни, с миром в душе. Владыка Афанасий говорит: «Не падай духом, Бог постоянно пребывает рядом с тобой и никогда тебя не оставит».

Никита ЯКУБОВ

Господь нас призывает вначале шепотом любви – а человек не идет, затем голосом скорбей – а человек не идет, и, наконец, громом несчастий, крайне бедственных обстоятельств, когда, казалось, уже не к кому больше обратиться, кроме как к Господу нашему Иисусу Христу. И человек приходит. Уже в крайнем, безысходном состоянии. И Господь и в этом состоянии человека милует и прощает.

емля — это тело наше, созданное из земли и предназначенное земле, но жадное до пищи и питья, ненасытное в удовольствиях. Земля — это земное

богатство,

### Что значит — зарыть талант в землю?

лантливым. Но на всяком месте можно угодить Господу! Трудолюбивый крестьянин или рабочий может взойти на высоты Царства Божия, а повелитель стран и народов — низринуться на самое дно преис-

подней. Бездушный богач после смерти своей с нестерпимой за-

вистью смотрел на нищего калеку Лазаря, удостоившегося райского блаженства. Ленивому рабу из евангельской притчи не надо телу или суетному тщеславию, мы зарываем данные было наживать на данный ему талант еще пять или десять, достанам от Бога таланты во прахе. точно было приумножить вверенное хотя бы вдвое, чтобы услышать: войди в радость господина твоего (Мф. 25, 21). "Страх, братия, обнимает душу, когда помыслишь, что между

христианами есть множество ленивых рабов, которые живут беспечно, в удовольствиях и вовсе не помышляют об этой страшной, вечной тьме внешней, где их ожидают непрестающий плач и скрежет зубов", — восклицает святой праведный Иоанн Кронштадтский. простым купцом был Косма Минин, но заслужил славное звание спасителя отечества.

В этом мире, созданном Премудростью Божией, все приносит плод: земля взращивает растения, плодоносят злаки и деревья, звери, птицы и рыбы приносят потомство. А человек, как духовное существо, должен взращивать в себе плоды духовные. Горе бесплодному! Его таланты, зарытые в землю, омертвеют и сгниют, а опустошенная душа сделается непригодной для Горнего Царства, станет годной только на потребу пламени адского.

### На всяком месте можно угодить Господу!

Некоторым кажется, что их дарования слишком малы, такие иногда даже впадают в ропот и зависть к более та-

Откуда человек знает, малы или велики данные ему Господом таланты? Рыбак Петр сделался первоверховным Апостолом. Молитва нищего Алексия, человека Божия, восходила прямо к Престолу Всевышнего. Не князем и не боярином, а

Преподобный Арсений Великий в юности получил блестящее светское образование, был воспитателем императора. Но удалившись в поисках спасения в пустыню, он сделался смиренным учеником египетских старцев-отшельников. Когда его спросили, чему он учится у этих старцев, многие из которых не знали даже грамоты, преподобный Арсений отвечал: «Науки Греции и Рима я знаю, но еще не узнал азбуки, которая преподается этими ничего не знающими в учености мира».

Из проповедей митр. Владимира (ИКИМ)



Святые молились о исцелении лишь тех, на которых им указывал Сам Господь, ибо беснование попускается Богом тем людям, для которых этот путь оказывается наилучшим в приобретении смирения и спасения.

С глубокой верой в непреложность слов Твоих и безмерное милосердие Твое просим Тебя, Господи Боже наш...

ин экзорцизма (отчитки) на Валааме не проводят по причине отсутствия монахов, имеющих дар от Господа его совершать. Это явление возникло как дар от Господа апостолам для успешной проповеди. «И призвав двенадцать учеников Своих, Он дал им власть над нечистыми духами, чтобы изгонять их и врачевать всякую болезнь и всякую немощь» (Мф. 10:1), то есть изгнание нечистого духа совершалось Святым Духом, Который пребывал на апостоле.

Мы допускаем ошибку, когда думаем, что возможность изгнания нечистой силы появилась благодаря тому, что кто-либо составил несколько молитв на эту тему, и чтение данных молитв любым батюшкой творит чудо — изгоняет нечистую силу. Ежели человек так мыслит, значит он пребывает в состоянии духовной прелести.

В древней Церкви для того, чтобы человек мог совершать изгнание беса, провести чин экзорцизма, требовалось два условия: 1 — благословение от Господа, которое проявлялось в даровании человеку этого дара; 2 — благословение от епископа человеку, имеющему дар от Господа. Епископ совершал особый чин — своего рода «рукоположение в экзорциста».

Лишь рукоположение епископа давало право на совершение чина изгнания нечистой силы. Эта дисциплинарная мера была принята с целью ограждения верующих от самозванцев, лжецов.

В настоящее время этим занимаются многие, не соблюдающие указанных двух условий, то есть иными словами люди, дерзающие это совершать, допускают двойное нарушение: и дара от Господа они не имеют, и благословение епископа у них отсутствует.

Экзорцизм как особый вид служения в Церкви после пятого века уже не упоминается в истрических источниках. Но как проявление индивидуальной святости, благочестивой, праведной жизни, экзорцизм встречается и поныне, и будет в Церкви до скончания века.

Примеров такой святости великое множество, всех праведников, имевших дар изгнания злых духов, объединяют следующие черты:

- 1) глубочайшее смирение, святые искренне почитали себя недостойными такого дара, когда их об этом просили они отказывались;
- 2) изгнать демона может лишь тот, кто сам освободился от него, кто очистил свою душу от страстей. Ежели этого нет, значит это, по святителю Игнатию Брянчанинову, «душепагубное актёрство и печальнейшая комелия»:
- 3) это были единичные случаи: праведники не собирали конференц-залов с указанием часов приёма;
- 4) изгнание нечистого духа совершалось не обязательно специальным заклинательным чином, часто и не вычитывали тех молитв, которые читаются при современных отчитках. помазывали святым маслом, кропили Святой водой, давали страждущему приложится к Святым мощам, ограждали Крестным знамением, молились; бесы не выносили даже присутствия святых.
- 5) святые молились о исцелении лишь тех, на которых им указывал Сам Господь, ибо беснование попускается Богом тем людям, для которых этот путь оказывается наилучшим в приобретении смирения и спасения.

Я курю более пятнадцати лет. Периодически пытаюсь бросить, но не хватает решимости, что ли. Каждый раз срываюсь. Уже и сомневаться начинаю: а смогу ли? Знакомый посоветовал обратиться с просьбой о молитве в какой-нибудь монастырь, чтобы пропало желание курить. Вот, думаю, могли бы вы помолиться обо мне, чтобы пропала тяга к курению?

урение есть ритуальное жертвоприношение табачного дыма падшим духам. Табак был в употреблении у демонопоклонников американского континента — предводителей племен инков, сапотеков, киче, тарасков, ацтеков, майя и других.

Демоны прекрасно знают, что Творец вселенной еще в глубокой древности повелел приносить Ему благовонную жертву.

Страсть курения относится к противоестественной, потому что она никак не связана с первичными потребностями человека. Это – яд. И сим ядом люди сознательно отравляют свой организм. А ведь тело является вместилищем души, любовно созданным Творцом.

Святой праведный Иоанн Кронштадский писал, что тление папиросы являет образ вечного тления в адском пламени тех, кто не оторвет себя до исхода из временной жизни от этой губительной привычки. Иной мудрый пастырь говаривал, что никотинный дым хотя вдыхается телом, но занимает в душе место Божией благодати и не допускает ее.

По сей день в Божиих храмах воскуряют на углях кадильниц благовонный ладан. Потому падшие ангелы и внушили своим служителям приносить им подобную жертву. Однако, желая продемонстрировать свою власть над порабощенным человеком, вместо кадильницы бесы заставили его использовать свои собственные легкие, отравляя их наркотическими ядами и смолами, а вместо благовония научили воскурять им в жертву смрадный табачный дым. Этоим дымом затягивались по очереди. Первый жрец, призывая духов неба, выпускал смрадную струю в зенит, второй — направлялее в центр земли, вызывая заклинаниями подземных духов, другие четыре жреца, заклиная духов четырех ветров, выпускали дым по четырем сторонам света, а пятый, в знак благодарности, направлял струю дыма к солнцу".

Завоевавшие Америку испанцы, не понимая значения индейского ритуала, переняли курение табачных листьев, просто пристрастившись к никотину. Таким образом, курение табака — это служение демонам, включающее их призывание и жертвоприношение. Поэтому надо определиться, кому служить и кому возносить свой ладан: Спасителю или губителю душ человеческих?

Что касается Вашего прошения о молитве. Молитва — это замечательный дар Богу. Обязательно нужно благодарить Господа, славить Имя Его и просить благословения на всех путях своих. Иноки в монастырях молятся о мире, Отечестве, о спасении каждой грешной души! Но, чтоб побороть отдельно взятую страсть, человеку нужно и самому потрудиться: попоститься, помолиться, воздержаться от каких-то поступков, действий. Помните: курение — антипод молитвы.

А ежели на других взваливать свой молитвенный труд по собственной лени, пользы он не принесет ни тому, о ком молятся, ни тому, кто молится. Потрудитесь ради своего спасения, приложите волевые усилия, просите у Господа вразумления и помощи в преодолении страсти курения. Он слышит всех и всех милует!

«Трудящийся трудится для себя, потому что понуждает его к тому рот его» (Притч. 16:26).

#### АДРЕС И РЕКВИЗИТЫ:

65012, г. Одесса, ул. Пантелеимоновская, 66 т./факс: (048) 7247980 p/c 26009018182201 ПАТ «АЛЬФА-БАНК» Одесское отд. МФО 300346, код ЕДРПОУ 24537294

#### Главный редактор:

Преосвященнейший Аркадий (TAPAHOB), епископ Овидиопольский

Редактор, макет, дизайн: монахиня Сергия (ЗИГМУНД)

### Газета зарегистрирована

в Управлении по делам прессы и информации Одесской облгосадминистрации, регистр. свидетельство ОД-1039