

# Пантеленмоновский AHCTOK

Газета издается по благословению Высокопреосвященнейшего АГАФАНГЕЛА, митрополита Одесского и Измаильского

июнь 2019 года №6 (167)



апостолам «не отлучаться от Иерусалима» и ждать исполнения обетования Отча — облечения «силою свыше». Через десять дней, в день Пятидесятницы, через пятьдесят дней после Воскресения, исполняется это обетование зримым, потрясающим образом.

...Когда апостол Павел прибудет в Ефес, он встретит там учеников Христовых и спросит их: «Приняли ли вы Духа Святого?» — «А мы и не слыхали о Нем», — ответят они. Сколь многие из христиан ныне знают Его только по имени!

Троицы, от Отца исходящий и посланный что Он — Дух силы. Он освящает нас, денам Сыном после завершения Им дела лает нас чадами Божиими и потому — нанашего спасения. Дух Святой — Утешитель, Который приходит вместо Христа

другого Утешителя, Который пребудет с вами всегда», — говорит Христос накануне Своей Крестной смерти. Дух Святой — наш Ходатай пред Отцом Небесным. Он приходит к нам на помощь. «Ибо не знаем, о чем помолимся, но Дух Святой ходатайствует за нас воздыханиями неизреченными». Он — «Дух истины, Который наставляет нас на всякую истину» и напоминает все, что Христос говорил нам. Он просвещает нас и дает нам не только познание Христа, понимание всех Его слов и дел, но также **Дух Святои** — третье Лицо Пресвятои силу жить согласно Евангелию, потому следниками Царства Божия.

Окончание на стр.2

#### Окончание. Начало на стр.1

Мы помним из Евангелия примеры действия Духа Святого в учениках Христовых. До Пятидесятницы апостолы, несмотря на научение их Господом, пребывали в неведении. Сколько раз Господь наш сетовал, что они ничего не понимают. В последний день Его пребывания с ними, в день Вознесения, они надеются еще, что Он пришел восстановить царство Израиля. В час Крестных Страданий они оставляют своего Учителя, прячутся, боясь преследований, и не осмеливаются выйти из своего убежища даже на восьмой день после Воскресения. Они совершенно неспособны пойти и проповедовать всему миру благую весть спасения, как заповедал им их Господь.

Но после Пятидесятницы все меняется. То, что каждый из них говорит на неизвестном ему ранее языке и «люди набожные, из всякого народа под небесами» (Деян. 2, 5), на праздник собравшиеся в Иерусалиме, бегут на шум и понимают их, — это особый дар, чтобы все увидели, что здесь рождается Церковь и что ее предназначение проповедовать о спасении мира на всех языках. Но не менее чудесна перемена (полная и разительная), которая происходит с самими апостолами. Приняв Духа Святого, они начинают знать и совершенно понимать тайны уче-

ния Христа — так что делаются способными передавать их другим. И они обретают мужество говорить принародно о Христе. И Дух Святой просвещает слушающих: три тысячи душ в тот день обращаются к Богу.

Мы тоже отчаянно нуждаемся в этом Утешителе — в этом Ходатае, Просветителе и Освятителе, в этом Духе света, истины и силы.

Мы все приняли Крещение и помазание святым миром со словами «печать дара Духа Святаго». Но мы сознаем, — и в этот день глубоко, как никогда, — принося коленопреклоненные молитвы перед Богом — Святою Троицею, насколько мы были невнимательны к внушениям Духа Святого и неверны благодати, открывавшейся нам, и слову Христову. Мы знаем, что покаяться значит измениться внутренне и внешне, значит начать по-настоящему молиться, то есть вступить в общение с Богом — нашим Отцом, Который на небесах, слушать Того, о Ком Отец говорит: «Сей есть Сын Мой возлюбленный», следовать советам Духа Святого. И, прежде всего, просить Отца, чтобы Он послал нам Духа Святого, ибо «Бог дает Духа Святого просящим у Него». И даром Отца и Сына взывать к Богу Духу Святому всем покаянием нашим: «Царю Небесный, Утешителю Душе истины, прииди и вселися в ны».

ruskline.ru



# В В О ПРОСЫ СВЯЩЕННИКУ

чье-то отношение себе? К примеру, я молюсь о даровании любви ко мне другого человека.

**Ш**ет, нельзя. Молитва – это же обращепние к Богу, Матери Божией и святым с просьбой о помощи. Это не магическое воздействие, не заклинания, а живая просьба.

Любой человек обладает свободой выбора, которую каждому подарил Бог. Даже любить Себя Сам Бог не заставляет: человек выбирает любовь к Нему по своей воле, понимая, зачем и почему это ему нужно.

Только с самим собой мы можем что-то сделать, в том числе просить Бога, чтобы Он помог измениться, стать лучше. А другому человеку Вы либо нравитесь, например, внезапно появившейся решимостью, увлеченностью, интересом к жизни, либо нет.

### Сколько дней после Пасхи нельзя заниматься рукоделием, домашней работой?

ет запрета на то, чтобы после Пасхи заниматься рукоделием, уборкой, стиркой • и прочими делами. Просто это все должно • быть не в ущерб богослужению и радости праздника.

Как молиться за некрещеных умерших? Как быть, если невозможно смириться со смертью родного человека, принять

🥎 а некрещеного, если он очень дорог, Можно молиться дома, в своей келейной молитве. Поминовение же в Церкви невозможно, так как нельзя сделать человека насильно христианином, даже после смерти. «Идите и проповедайте Евангелие по всей вселенной: кто крестится, тот спасен будет» это не просто очень важные для всех верующих слова Спасителя, это очевидная истина, к которой мало что можно добавить.

Святые отцы рекомендовали творить дела милосердия в память о некрещеных близких: подавать милостыню, кормить нуждающихся и т. д., что является некоторым утешением для некрещеных людей на том свете. Вспомним притчу о девах мудрых и юродивых, которым масла не хватило в светильниках. Мы своей любовью, добрыми делами можем поделиться с теми, кто не сумел этого здесь приобрести во время своей земной жизни.

### Во время Божественной литургии в храме я ничего особенного не ощущаю. Это плохо?

сли ты ничего «особенного» не чувствуешь в храме во время литургии — это очень хорошо. Наверное, ты на правильном пути. Единственное, что ты должен ощущать, — это присутствие Бога, Его любовь, заботу и внимание. Но всё это не выражается в каком-то «особенном» чувстве, повышенном сердцебиении или восторженных умозаключениях.

Зачем мне во время исповеди искать в себе дурное вместо тот факт, что разлука будет того, чтобы видеть в себе то, что есть хорошего?

ерковь не предлагает говорить о хоро-**Ш**шем или плохом — она предлагает гово- • рить о реальности.

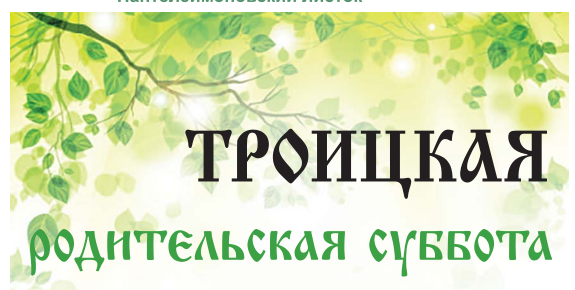
Вот представь себе: ты ждёшь какогонибудь гостя. Что будешь делать? Закроешь • глаза на мусор, пыль на полках, немытую ' посуду? Будешь стараться увидеть только самое хорошее: замечательные занавески, картину на стене?

Подготовка к встрече дорогого гостя будет заключаться в том, что у тебя семь потов сойдёт, чтобы к приходу его всё в квартире • сияло. И даже когда он придёт, ты всё равно • сокрушённо разведёшь руками и скажешь: • «Ах, как же я не успел подготовиться!..». Вот • именно так Церковь призывает нас подготовиться покаянием к встрече с Господом в Та- " инстве Святого Причастия.

Может ли православный посе-. щать собрания анонимных ал- • коголиков? Перепробовал уже всё - и в монастырях жил, и в реабцентрах был. Там не пью, а как дома берусь за старое.

тобы побороть свою страсть можно ходить на собрания людей, которые помогут это сделать. Но алкоголизм – это не только страсть, но и болезнь. И его необходимо лечить, причем комплексно и на протяжении • всей жизни. Необходимо добиться того, чтобы не пить по своей воле, а не только, когда • находитесь в какой-то изолированной среде. •

Кроме того, хорошо бы всегда поддерживать связь со специалистом из реабилитационного центра и выяснить для себя, что ' делать, прямо вот по шагам, когда находитесь дома и хочется выпить.



### **ПОМИНОВЕНИЕ ВСЕХ УСОПШИХ** никакой надежды. Мы знаем, что Го-

накануне праздника Пресвятой Троицы — день, который дает нам всем надежду, потому что Бог сотворил каждого человека не для смерти, а для жизни. И для жизни совершенной, радостной. Нет воли Божией, чтобы погиб кто-нибудь.

Эта надежда рождается не от легкомысленной самоуверенности, что всё будет хорошо, а от понимания, что Господь предлагает нам дар, недостижимый никакими человеческими усилиями. Этот храм вечной славы, который предлагает нам Господь, — как войду я в него, если Господь Сам не введет меня туда? Весь путь наш между страхом и надеждой, говорит прп. Амвросий Оптинский. Между страхом погибнуть навеки и между надеждой, что Господь сильнее всякого зла, всякого неверия. Он, Победитель диавола и смерти, совершил эту победу ради всех людей, ради того, чтобы когда мы молимся «со святыми упокой» и среди них как бы язык не поворачивается «со святыми» включить те имена, которые умерли и не достигли, конечно, настоящего покаяния. Тем не менее мы не можем отказаться молиться за них пред Господом. Мы молимся, чтобы Господь упокоил их со святыми, потому что всё остальное, что вне Бога, вне святых — это ад, это вечная мука, это вечная тьма несветимая.

Мы молимся Господу и всем святым, чтобы они ходатайствовали за нас. Пройдя впереди нас, они дают нам надежду, что спасение возможно не только тем, кто является облаком свидетелей. неодолимо влекущим к себе всех ищущих истинной жизни. Но и всем тем, кто жизнь свою завершили в подлинном покаянии. Они упокоеваются со святыми, присоединяются к этому благодатному облаку. И нас влекут к этой истинной жизни и молятся за всех, кто не может этой жизни сейчас сподобиться.

Мы исполняемся этой надежды в нашей молитве за тех, кто не имеет

сподь верен Своим обещаниям.

Эти обещания — это обетование жизни вечной. Даже если мы предаем свое крещение, мы остаемся крещеными людьми. И Бог ждет от всей Церкви, от каждого из нас, чтобы ходатайствовали в этой молитве сегодняшней не только за самых близких своих, о которых сердце наше обливается кровью, но за всех других людей, которых мы не знаем, и знать не могли, о тех, о ком некому вспомнить и некому помолиться. Как говорится в одной молитве церковной, за тех, кто по бедственной смерти погребения были лишены покаяния, исповеди и Таин Христовых перед смертью не сподобились. За тех, кто в отчаянии исходили из этой жизни, призываемся мы молиться, живущие в надежде.

Тайна надежды велика. Она устремлена к тому дню, когда завершится история человечества, и откроется Второе Пришествие Христово. И наша молитва, наша надежда только тогда касается нас лично, когда мы вместе с теми, кто не имеет надежды, и кто нуждается в этой молитве, как не отступает от них Господь. В противостоянии всякому злу в этой жизни, в научении тайне милосердия Божия.

Как молился святой Димитрий Солунский: «Господи, не попусти погибнуть граду сему. Если град погибнет, то и я погибну. Если град будет спасен, то и я спасусь». Эта молитва о граде Божием, о граде том, который входит в славу Христову. Как учит нас отец веры Авраам, молиться Господу: вот раб Твой имеет дерзновение просить Тебя о всех людях, которые погибают, ради праведников немногих, которые есть в этом народе. Он потому праведен и потому он отец веры, что он ближе всего к Богу и Бог посещает его. Пресвятая Троица приходит к нему, чтобы мы этой тайне молитвы тоже с вами научались, чтобы надежда не постыжала никогда и никого из нас.

Прот. Александр ШАРГУНОВ



Телесное здоровье, земной успех, жизненный комфорт — человеку хочется получить все сразу. Традиционные способы достижения намеченной цели кажутся слишком долгими и утомительными, молиться Богу с должной верой, участвовать в Таинствах Церкви не хватает душевных и физических сил, а оккультизм представляется простым, доступным и легким — совершил ритуал, произнес заговор и... Человек как будто получает желаемое, но теряет сердечный покой, вступает в общение с падшими духами. При этом рушатся все жизненные устои. И не каждый успеет вовремя остановиться.

### "БЫТОВОЙ" МАГИЗМ

Главная беда многих людей состоит в том, что оккультизм сегодня остается на уровне бытовой, повседневной жизни. Нередко даже от человека, посещающего храм, можно услышать: «Заболела нога, схожу к бабке — она молитвами боль заговаривает»...

Встречаются люди, которые воспринимают церковные Таинства, обряды, молитвословия в магическом смысле как некие оградительные ритуалы, сами по себе избавляющие от дурного влияния. «Ты покрести детей, все же болеть они будут поменьше» (а если еще не покрестил, то не подпускай никого к младенцу — сглазят); «Поставь свечку и сдашь экзамен»; «Обязательно набери крещенской воды — от сглаза помогает»; «Что, тебя радикулит схватил? А когда ты в последний раз исповедовался?» — подобные фразы нередко мы слышим в среде людей верующих, а ведь они свидетельствуют о скрытой вере в магизм церковных Таинств и обычаев.



### К цели — любой ценой?

Бывший маг рассказывал о своей практике. К нему пришла женщина с просьбой приворожить мужчину. Употребленные средства помогли, и дело увенчалось успехом. Поскольку же цена эффекта в серьезном колдовстве — отречение от Бога, то колдун сразу поставил условие: «Если вы хотите, чтобы был реальный эффект, то должны отречься от Христа, снять свой крест». Просительница согласилась, и колдовство быстро возымело действие.

И надо отметить, что люди снимали с себя кресты охотно (которые, как ни странно, были на всех посетителях) — лишь бы получить желаемое.

Маг велел повторять приворот каждые полгода, и женщина регулярно приходила, но однажды выяснилось, что вновь совершенный приворот не подействовал. Маг догадался: «Значит, в жизни вашего человека что-то произошло. Что у него изменилось?» — «Он стал ходить в церковь», — ответила женщина. «Тогда я вам уже ничем не могу помочь», — ответил чародей. На том они и расстались. Расстались и колдун с женщиной, и любимый мужчина с ней же. Вот и цена отречения от Бога: всё пошло прахом и никакого счастья не оказалось. И если колдовство проявило свое бессилие перед Церковью и благодатью Божией, то, может быть, следовало изначально просить помощь у Бога?

Свящ. Валерий ДУХАНИН

### Одно из основных

правил духовной жизни – помнить, что и доброе, и злое начинается с малого. В Книге Иова встречается загадочное слово «мраволев» как название какого-то диковинного существа. Это греховная страсть, которая при своем появлении мала как муравей, еле различимый глазами.

Но если упустить время и не исторгнуть ее из сердца, то она становится львом, который хватает свою жертву и впивается в нее зубами. Тогда трудно бороться с грехом, овладевшим душой, как человеку — с хищным зверем. Святоотеческий опыт

учит не уступать греху в малом и не считать что-либо незначительным в духовной жизни. Грех незамеченный и неисторгнутый из души подобен непогашенной вовремя искре, которая может превратиться в пожар и испепелить целое селение. Грех — это взрывчатое вещество в душе человека, а внешние впечатления — запал, приставленный к нему.

В нашем сердце обитают благодать крещения и первородный грех. Чтобы сохранить себя от беды, надо сначала страхом Божьим удерживаться от грубых телесных грехов, затем – от мысленных.

В Патерике содержится рассказ о том, как старый монах, придя из пустыни в город, увидел молодого инока, выходящего из общественной бани. Старец отвел его в сторону и стал увещевать, что такая вольность может окончиться тяжелым греховным падением. Молодой монах дерзко ответил: «Для тех, кто стяжал чистоту сердца, все чисто». Старец вздохнул и сказал про себя: «Я многие годы, находясь в пустыне, не смог стяжать чистоту сердца. А этот юнец, шатающийся по баням и рынкам, думает, что достиг бесстрастия».

Через некоторое время опасение старца сбылось: юный монах тяжко пал, и из-за него подверглись порицанию все пустынники.

Некоторые христиане, предаваясь нецеломудренным развлечениям, утверждают, что они при этом не испытывают никакой страсти. Такие уверения — или ложь, или самообман. Прп. Иоанн Лествичник пишет,

Obogeskge u uenomygpuu

что иногда диавол на время отходит от человека, чтобы тот потерял осторожность, считая, что уже победил грех. Так лиса притворяется мертвой, чтобы птица села на ее голову, думая, что это труп, который можно поклевать, а затем, внезапно вскочив, хватает свою добычу.

Не будем забывать о том, что содержание и форма тесно связаны друг с другом: изменение содержания должно изменить форму, а ломка формы изменяет содержание. В этом отношении одежда является необходимым атрибутом человеческой нравственности. В Библии написано, что после грехопадения нагота праотцев вызвала у них чувство стыда и страстности, и они поспешили сделать одежду себе.

Адам и Ева до грехопадения не были нагими в нашем понимании этого слова. Их окружала благодать Божия как ослепительный свет. Из всех существ, обитавших в Эдеме, самым прекрасным был человек в благодати Божией.

...Революция в области морали вызвала революцию в одежде. Появились новые моды. Если для христиан одно из назначе-

ний одежды — предохранить себя и других от соблазнов, то новые моды преимущественно имеют противоположную цель: обратить внимание на тело человека и вызвать чувство похоти. Те, кто ходят полунагими и уверяют при этом, что не чувствуют страсти, лгут сами себе. Они подобны пьяному, который уверяет, что он трезв — это земля кача-

ется под его ногами. Когда притупляется стыд, то отходит благодать, страсть становится постоянным состоянием человека, и он уже не видит ее, как рыба не видит воды, в которой плавает.

На иконах ангелы изображены в длинных белых одеяниях, а демон нагим, черным

как уголь, что означает совершенную потерю благодати. Особенно недопустимо стоять полуголым в храме перед лицом Бога.

Свт. Иоанн Златоуст порицает женщин, которые, направляясь в храм, одеваются в дорогие одеяния, завивают волосы, мажут красками лицо. Такая женщина думает не о покаянии в грехах, а о том, чтобы даже в храме вызвать восхищение мужчин и зависть женщин. Вместе с этим Иоанн Златоуст укоряет и тех, кто нарочито одевается в рванные, нищенские одежды из тщеславия, чтобы его считали подвижником и аскетом. Святитель отзывается с похвалой о своей духовной дочери Олимпиаде за то, что она одевалась просто и скромно, чтобы не выделяться из народа.

Целомудрие это всеобъемлющая заповедь. Оно должно быть внутренним состоянием человека и проявляться во внешнем. Христианин остается целомудренным и при людях, и наедине. Без целомудрия невозможно стяжание благодати, а без благодати невозможна радость на земле и вечное спасение на небе.

Архм. Рафаил (КАРЕЛИН)



# Совместимы ли гомеопатическая практика

## православное вероисповедание?

Вот уже 200 лет одним из оппонентов традиционной медицины является гомеопатическая система лечения подобного подобным.

удучи создана по сути одним **Б**человеком – С. Ганеманом, она сегодня достаточно широко распространилась во всем мире. Лечат гомеопаты препаратами с чрезвычайно малым содержа-

нием исходного лекарства и часто применяют столь высокие разведения, что в принимаемом больным снадобье нет уже ни одной молекулы лечащей субстанции.

В Росси врачи-гомеопаты практикуют с начала XVIII века. До последнего времени данный вид врачебной деятельности был мало популярен и не оказывал существенно-

го влияния на российскую систему здравоохранения. Однако, в последние годы, после приказа Минздрава № 335 официально разрешившего в 1995 году гомеопатическую практику, данный вид врачевания распространился достаточно широко и завоевывает все большую популярность, в том числе и среди православных христиан.

Сегодня разнообразные методы нетрадиционного врачевания агрессивно вторгаются на рынок медицинских услуг. В сферу заботы о здоровье человеческом хлынули толпы непрофессионалов, экстрасенсов, колдунов, народных целителей, знахарей, "бабок", "гуру", "мессий", астрологов, скороспелых "психотерапевтов" и "любителей нетрадиционной медицины". Среди этой публики, далекой от медицины, есть и откровенные жулики, и психически больные, "загруженные" галлюцинациями о невидимых силах, и психопаты, жаждущие признания, и добросовестные дилетанты, убедившие себя в умении управлять "тайной мудростью человеческого организма", "космическими энергиями" или кармой.

К сожалению, средства массовой информации активно поддерживают мифы о скрытых возможностях человека, могучих неведомых целительных силах и глубокой врачебной мудрости древних эскулапов. В таких условиях часто все переворачивается с ног на голову, и народные способы целительства возносятся на небывалую высоту, а научно

обоснованные методы лечения очерняются.

У последователей Ганемана нет единства в рядах, и различные школы достаточно активно спорят друг с другом и по методам диагностики, и по способам лечения, не говоря уже о трактовках механизма действия гомеопатических препаратов. При этом явно оккультные трактовки механизма воздействия этих лекарств соседствуют с попытками физико-химических исследований потенциированных препара-



тов и разговорами о иммунитете и саморегуляции в человеческом организме. Эти обстоятельства сбивает многих с толку, поскольку создается впечатление, что есть плохая гомеопатия, которая несовместима с православием, а есть хорошая - очень даже православная. Однако, несмотря на все внешние различия, суть гомеопатической доктрины едина

и вполне возможна однозначная научная и богословская трактовка этого явления.

Все гомеопаты признают наличие большого элемента эмпиризма в своей методике врачевания и необъяснимость механизма действия используемых ими препаратов. Утверждения гомеопатов о высокой эффективности их методики лечения основано

на перечне конкретных

случаев исцеления больных. Данных об успешных клинических испытаниях, проведенных по методике двойного слепого тестирования, когда ни больной, ни лечащий врач не знают, где лекарство, а где пустышка-имитатор, ни у одной из гомеопатических школ сегодня нет, несмотря на 200 лет, прошедшие от официального рождения данного метода врачевания. Таким образом, гомеопатия осталась в своем развитии на уровне XIX века, так и не усвоив методов научной доказательной медицины, сформировавшихся в XX веке.

Философия гомеопатии, из-

лагаемая такими общепризнанными в данной среде учителями как Кент и Ганеман, носит явно оккультно-магический характер. При обсуждении болезненных состояний людей они говорят о духовно-психических функциях и разумно-волевых сущностях человека, отрицая материальные причины болезни. По мнению большинства гомеопатов, излечение человека происходит на нематериальном уровне и вследствие этого наличие вещественной субстанции в потенцииро-

> ванном препарате совсем не обязательно, поскольку при последовательном разведении со встряхиванием потенциируется чебный дух лекарства. Применение разведений, не содержащих ни одного атома лечебного вещества, сочетается в гомеопатии с использованием та-

ких специфических препаратов как потенциированный лунный свет или сияние полярной звезды...

Низкие разведения до 6С (100-6 = 10-12), когда еще имеет смысл говорить о каком-то фармакологическом воздействии лекарства на больного, используются гомеопатами довольно редко. Высокие потенции более

феномену декларируемого сильного действия высокопотенциированных гомеопатических препаратов. Можно сказать даже более определенно: никакой химической, биохимической, а также информационно-полевой сущности лекарства не может передаваться, и тем более усиливаться при потенциировании, т.е. последовательном разведении со встряхиванием или многочасовом растирании в ступке. В гомеопатических препаратах с научной точки зрения ничего нет и, следовательно, лечение у врача-гомеопата - это просто психотерапия, паразитирующая на авторитете научной медицины.

Министерство Здравоохранения, давая в своих документах "определение гомеопатии как способа лечения болезни, который заключается в применении малых доз тех лекарств, которые в больших дозах вызывают у здорового человека признаки данной болезни", как бы закрывает глаза на то обстоятельство, что гомеопаты не разделяют свои лекарства на содержащие и не содержащие лечащую субстанцию, а просто говорят о соответствующих данному болезненному состоянию потенции-разведению. Объединение в одну группу лекарств всех гомеопатических средств и тех, что содержат лечащую субстанцию, и тех, в которых от исходного вещества осталось одно название, некорректно.

> Гомеопаты за долгие годы нашли немало веществ, полезных при лечении ряда болезней. Применение медикаментов, товленных на основе этих веществ, с оговоренным минимальным и максимальным процентным содержанием действующей компоненты вполне обосновано с медицинской точки зрения. Всю

остальную гомеопатическую практику должно относит к виду психотерапии и не подобает применять термина "микродоза" к препаратам, содержащим в среднем менее одной молекулы исходного лечебного вещества на единичную порцию, называемого лекарством гомеопатического препарата. Такой взгляд на данную врачебную практику говорит о том, что нам известно не только о "безвредности гомеопатических лекарств", но и о немалом вреде в виде "упущенного времени", приносимом широким увлечением гомеопатией.



30C (100-30 = 10-60), когда не осталось ни одного атома, достаточно часто. Нередко гомеопаты прибегают и к таким "сильнодействующим потенциям", как 200С (100-200 = 10-400) и выше, категорически предупреждая, что применение столь сильнодействующих лекарств можно только по назначению специалиста и самолечение здесь принципиально недопустимо, поскольку может привести к летальному исходу. Напомним, что в планете Земля содержится всего 1050 атомов, а во всей видимой вселенной насчитывается менее 10100 элементарных частиц.

На сегодня нет объяснения

### Совместимы ли гомеопатическая практика и православное вероисповедание?

Таким образом с точки зрения научной медицины отсутствие фармакологической активности потенциированных препаратов, однозначно, приравнивает гомеопатическую практику к виду психотерапии, коими являются большинство духовных целительских практик, включая экстрасенсорику, дианетику и шаманство.

Любопытно, что Всемирная Организация Здравоохранения еще в 1983 году составила список медицинских культов и практик (т.е. методов лечения не имеющих под собой научной основы), и этот список включает в себя гомеопатию вместе с натуропатией, дианетикой, арома- и цветочной терапией, биоэнергетикой и др.

С точки зрения христианина, духовный характер врачевания, апелляция к духу лекарства и жизненной силе организма, необъяснимая технология приготовления препаратов, а также положение о том, что для каждого больного есть гомеопатичное (т.е. подобное) его состоянию лекарство, гарантирующее исцеление, говорят о языческом и пантеистическом характере философии гомеопатии, что делает эту врачебную практику несовместимой с христианским мировоззрением, как и все прочие волхования.

Ответ на вопрос: "Может ли православный христианин быть врачомгомеопатом?" - однозначно отрицательный, поскольку быть гомеопатом и не знать о том, что материального лечащего агента нет в подавляющем большинстве потенциированных препаратов, сегодня нельзя. Можно не разделять философские воззрения отцов гомеопатии, но не быть их проповедником, леча таким методом больных, невозможно. Врач-гомеопат, хочет он того или не хочет, сеет мистически-оккультный взгляд на мир и на место болезней в жизни человека.

Христиане признают материальные причины конкретных болезней, но первопричину в абсолютном большинстве случаев видят в грехах человеческих. Бывают болезни, попускаемые для испытания, бывают и такие, через излечение которых проявляется слава Божия, но большинство страданий телесных нам посылается во исцеление немощей душевных. И когда в Писании говорится, что не должно бегать врачей, и нужно, помолившись, призвать врача для врачевания немощей телесных, то Господь четко различает церковное врачевание телес и душ от врачебного облегчения телесных страданий.

XIX век – это период становления научной медицины и в это время было совсем непросто ни по эффективности лечения, ни по врачебной доктри-

Окончание. Начало на стр. 5 не заподозрить гомеопатию в чем-то богопротивном. И в такой ситуации естественно, что многие священнослужители вполне благосклонно относились к гомеопатическому методу лечения подобного подобным и даже сами пробовали его использовать. При этом они скорее всего даже и не подозревали, что Ганеман с помощью своих потенциированных препаратов, в первую очередь, занимался «лечением» души человеческой, «восстанавливая» нарушившуюся гармонию между волей и разумом, поскольку первопричину болезни видел в психике человека и боролся не со следствием, т.е. физиологией, а духом, т.е. психикой.

У нас нет данных о том, что Феофан Затворник или Иоанн Кронштадтский изучали «Органон» С. Ганемана, скорее всего, они в свои суждениях основывались на общей картине гомеопатической практики и на фактах выздоровления людей, лечившихся у гомеопатов. И именно поэтому благословляли лечиться и освящали лечебницы.

В известной речи на освящении гомеопатической аптеки и бесплатной лечебницы отец Иоанн, в частности, сказал: «...И вот Творец Сам снизошел к Своей твари, восприняв на себя всю природу человека, кроме греха и страстей его... Перед вознесением Своим от земли на небо, Он установил на все века для действеннейшего врачевания грешного человечества величайшее таинство причащения пречистого Тела и Крови Своей, соединенных с Божеством...».

Эти слова гомеопаты трактуют как благословение и освящение своего метода, но на самом деле Иоанн Кронштадтский освятил просто аптеку и лечебницу, а не метод врачевания. И слова отца Иоанна о Божественной Премудрости скорее являются апологией научной медицины, называемой гомеопатами аллопатией, чем метода лечения подобного подобным, поскольку безгрешный Бог Сам приходит для врачевания грешного человечества.

Православный человек знает, что все болезни являются следствием греха и испорченного грехом духа, поэтому и лечить надо не только тело, но и дух. А духовное лечение проводится в духовной лечебнице - храме Божием духовным врачом - священником. Претензия врачей-гомеопатов на то, что они врачуют всего человека, включая и его душу, несовместима с христианским взглядом на устроение человека. Гомеопатическая практика и лечение у последователей Ганемана сегодня являются достаточно большим искушением для православных христиан, оно мало эффективно с медицинской точки зрения и неполезно в духовном плане.

Иерм. Анатолий (БЕРЕСТОВ)



# II E T P O B II O C T

#### В 2019 году – с 24 июня по 11 июля

Во время Петрова поста устав Церкви предписывает по средам и пятницам воздерживаться от рыбы. В субботние, воскресные дни, а также в дни памяти какоголибо великого святого и в дни храмового праздника разрешается рыба.

#### Мы вступаем в Петров пост

Хорошо нам в течение этим постом постараться прочитать Соборные Послания апостола Петра и Послания апостола Павла — кто сколько вместит.

В праздник святых апп. Петра и Павла мы услышим за литургией вопрошание Господа: «За кого люди почитают Меня, Сына Человеческого?». Одни полагают, что Он — Иоанн Креститель, другие — что Илия или один из пророков. Петр отвечает от имени двенадцати: «Ты Христос, Сын Бога Живаго».

В приобщении этому исповеданию — смысл Петрова поста. Мы приглашаемся испытать глубже, что мы знаем о Христе и какова наша вера в Него. Господь вопрошает каждого из нас: «Кто Я для вас? Какое место Я занимаю в вашей жизни? Когда вы исповедуете веру в Меня, влияет ли это на каждый ваш день?». Есть ли в нашей жизни то, что мы делаем ради Христа и Его учения, и то, что мы никогда не сделаем, потому что любим Его?

Эти вопросы обличают нас. Они заставляют нас глубоко испытать свое сердце и быть правдивыми перед Богом. Легко сегодня называть себя христианином и быть им только по имени. Но все заключается в том, чтобы ясно видеть, как дорого наша вера стоит. Истина открылась ап. Петру в Кесарии Филипповой, ап. Павлу — по дороге в Дамаск. Путь веры не был для них простым и легким. Но их жизнь и труды, и, более всего, - мученическая кончина свидетельствуют о верности Христу до конца.

И для нас разве Господь не все, чтобы спасти нас дать познать истину и научить нас жить по ней? moral.ru



### АДРЕС И РЕКВИЗИТЫ:

65012, г. Одесса, ул. Пантелеимоновская, 66 т./факс: (048) 7247980 p/c 26005000057271 ПАТ «УКРСОЦБАНК» Одесское отд. МФО 300023, код ЕДРПОУ 24537294

#### Главный редактор:

Преосвященнейший Аркадий (ТАРАНОВ), епископ Овидиопольский

> Редактор, макет, дизайн: монахиня Сергия (ЗИГМУНД)

Газета зарегистрирована в Управлении по делам прессы и информации Одесской облгосадминистрации,

регистр. свидетельство ОД-1039